
193

Dios creó al ser humano: polvo de la tierra. Comunidades indígenas en 
América Latina leen la Biblia desde contextos marginados. Hans de Wit, 
Edgar A. López López, eds. Bogotá: PUJ, 2025, 754 pp.

Un libro tejido desde la tierra y desde los pueblos

Dios creó al ser humano: polvo de la tierra es, sin exagerar, uno de los 
proyectos hermenéuticos más audaces, densos y necesarios que se han produci-
do en Abya Yala en las últimas décadas. Más que un libro, es un testimonio vivo 
de cómo la Biblia, leída desde territorios heridos por la colonialidad, vuelve a 
respirar con nuevos sentidos. El volumen reúne cinco años de trabajo sistemáti-
co, con casi 300 lectores y lectoras indígenas de México, Guatemala, Colombia, 
Ecuador, Perú, Bolivia y Chile. Todas estas comunidades se reunieron alrededor 
del texto de Génesis 2,4b–25 para un ejercicio único de lectura intercultural 
empírica, donde el texto bíblico se entrelaza con cosmovisiones, memorias y 
espiritualidades ancestrales. 

La obra es monumental por su extensión (754 páginas) y por la diversi-
dad de voces que contiene, pero es aún más monumental por su propósito: per-
mitir que la Palabra de Dios sea leída por quienes históricamente fueron leídos 
y descritos por otros, y desafortunadamente no escuchados.

El libro se organiza en cinco amplios capítulos y un epílogo. Cada uno 
cumple una función en la arquitectura del proyecto: presentar la metodología, 
describir las comunidades, recoger testimonios, analizar estudios de caso y ex-
traer temas transversales. Pero lo más innovador es la metodología. Hans de 
Wit, junto a Edgar A. López y el equipo de autores, proponen una hermenéutica 
empírica intercultural basada en el triple encuentro caracterizado por:

•	 La comunidad indígena, con su mundo simbólico y sus prácticas an-
cestrales.

•	 El texto bíblico, leído sin mediaciones jerárquicas ni tutelas colo-
niales.

•	 Un “grupo par” de otro país o cultura indígena, con quienes se com-
parte la lectura para abrir horizontes, contrastar experiencias y practi-
car hospitalidad.

Esta dinámica convierte la lectura en un espacio ético: quien lee, se ex-
pone; quien escucha, acepta la vulnerabilidad del otro; quien interpreta, se deja 
transformar. Es una teología hecha sin prisas, desde la tierra, desde el cuerpo 
y desde la palabra hablada. El libro muestra cómo esta metodología produce 
interpretaciones nuevas, auténticas, imposibles desde los espacios académicos 
tradicionales y nuevas comprensiones sobre el texto a partir de los protagonistas 



194

de la investigación: Las comunidades indígenas que leen, analizan, comparten 
y estudian el texto.

Uno de los mayores aciertos de la obra es que cede la palabra a las comu-
nidades originarias del continente que siempre escucharon pasivamente el texto. 
Los capítulos dedicados a las “Impresiones vivas” y a los “Testimonios” son, 
quizá, el corazón del libro: allí aparecen los rostros, las ocupaciones, los sueños, 
las luchas y las memorias de las comunidades que participaron en el proyecto 
a partir de la lectura de Gn 2, 4b-25. Este relato de la creación hebrea hace que 
aparezcan experiencias como de la mujer Nasa que evoca a los abuelos mientras 
lee el Jardín del Edén; el líder Wayúu que entiende el “polvo de la tierra” como 
territorio, clan, memoria; las mujeres Aymaras que afirman que el ser humano 
es un “invitado” en la creación; la comunidad mapuche que señala la responsa-
bilidad humana de cuidar —no dominar— la vida.

Las lecturas son diversas y extensas (capítulo 3 y 4), pero existe un hilo 
común: la tierra es un ser vivo, no un objeto; la humanidad nace en relación, no 
en aislamiento; el agua, las plantas y los animales son parientes, no recursos. 
Esta perspectiva biocéntrica, transversal en el libro, cuestiona el antropocen-
trismo cristiano heredado y abre caminos para una eco-teología profundamente 
enraizada en Abya Yala.

Otro tema recurrente surge del encuentro entre grupos pares: al comparar 
sus interpretaciones, las comunidades identifican puntos comunes en sus espiri-
tualidades, pero también desafíos internos, como la violencia de género, el pa-
triarcalismo o las tensiones entre tradiciones indígenas y estructuras eclesiales. 
El libro no idealiza a las comunidades: reconoce sus heridas y contradicciones y 
deja ver cómo el proceso de lectura también se convierte en un espacio de crítica 
interna, de conversión y de transformación.

El extenso capítulo 4 sobre los estudios de caso constituye la columna 
vertebral del proyecto y es un aporte metodológico verdaderamente excepcio-
nal. Allí se reconstruye, paso a paso, cómo las comunidades leen, dialogan, 
argumentan, se confrontan y finalmente formulan sentidos colectivos del texto. 
Es posible ver el movimiento hermenéutico “en vivo” a partir de los siguientes 
movimientos o pasos:

•	 cómo se activa la memoria ancestral;
•	 cómo se negocian sentidos;
•	 cómo emerge la voz de las mujeres;
•	 cómo la mirada del “grupo par” abre dimensiones insospechadas;
•	 cómo el texto bíblico cuestiona prácticas culturales y confirma intui-

ciones profundas.

Estos estudios son clave para quien investiga o trabaja hermenéutica em-
pírica, teología indígena y metodologías participativas con comunidades. Y este 
material lo saben aprovechar bien los editores para dar la voz a las comunidades 



195

y empoderarlas tanto del proceso como para lo que puede seguir en cuanto a 
lectura bíblica y compresión del texto a partir de este significativo ejercicio 
comunitario.

Los temas transversales del capítulo final ofrecen una síntesis lúcida del 
potencial teológico del proyecto en los que se puede visualizar algunas orienta-
ciones para una pastoral bíblica indígena en el continente. Sobresalen al menos 
tres aportes:

Primero, una visión biocéntrica y relacional de la creación. Las comuni-
dades reinterpretan el relato de Génesis como un llamado a la reciprocidad con 
la tierra, a la defensa del territorio, y a una espiritualidad donde lo humano, lo 
vegetal, lo animal y lo divino coexisten en una red de vida.

Segundo, un diálogo profundo entre Biblia y mitologías ancestrales. Le-
jos de sustituir las tradiciones indígenas, el texto bíblico se convierte en un 
espacio de conversación simbólica donde los mitos originarios de Abya Yala 
dialogan con el relato yahvista de la creación, generando una hermenéutica des-
colonizadora y creativa.

Tercero, orientaciones claras para una pastoral indígena. Quizá uno de 
los mayores aportes del libro es su potencial pastoral, al ofrecer claves para pro-
mover lecturas comunitarias, no clericales; fortalecer la autodeterminación de 
los pueblos; integrar arte, ritualidad y memoria en la lectura bíblica; acompañar 
procesos de sanación de violencias; fomentar dinámicas interculturales entre 
comunidades indígenas; impulsar una pastoral ecológica, territorial, dialogante 
y no impositiva.

Este libro no solo describe una experiencia: ofrece un modelo replicable 
para procesos de pastoral bíblica indígena en el continente.

A nivel personal considero que el libro es una obra mayor: sólido, inter-
disciplinar, documentalmente impresionante. Su mayor fortaleza es haber per-
mitido que la Biblia sea leída desde la tierra y desde las heridas, sin domesticar 
las voces indígenas ni forzar categorías teológicas externas. De igual manera, 
como todo trabajo de investigación aplicada presenta desafíos. Su extensión 
puede dificultar su uso pastoral directo, las resistencias de algunas comunidades 
para integrar a su experiencia de fe cristiana las prácticas ancestrales olvidades 
o no reconocidas (lo sucedido con la comunidad de Perú que no terminó el pro-
ceso), el desafío de seguir poniendo el texto en las manos de las comunidades 
y seguir reconociendo en sus prácticas una Palabra interpretada desde el sentir 
y las realidades de la comunidad -donde no se supera la mediación de la autori-
dad- pero sí se reconoce el lugar de la comunidad.

Dios creó al ser humano: polvo de la tierra es un libro que emociona, de-
safía, ensancha la mirada y recuerda que la Palabra sigue viva cuando escucha 
y es escuchada. Su mayor mérito es demostrar que la Biblia es un territorio de 
encuentro intercultural, capaz de sanar recuerdos coloniales de dominación e 



196

imposición, fortalecer identidades y abrir horizontes para una pastoral indígena 
profundamente enraizada en la vida real de los pueblos de Abya Yala.

Quien tome este libro en las manos no encontrará una lectura más del 
relato de creación del Génesis, centrado muchas veces en la idea de dominación 
de la creación y de la mujer por parte de Adán; por el contrario encontrará la 
memoria viva de los pueblos indígenas leyendo la Biblia desde sus mundos, sus 
heridas, sus territorios y sus sueños. Es un libro que hay que leer despacio, con 
humildad y con los pies en la tierra, porque es una experiencia de lectura que 
transforma a quien lo lee.

Jhon Fredy Mayor Tamayo1

1 Profesor e investigador catedrático y miembro del grupo de De Humanitate de la Pontificia Universidad 
Javeriana de Cali. Email: jhon.mayor@javerianacali.edu.co / Orcid: https://orcid.org/0000-0001-79261729. 
Profesor invitado de posgrados en teología y teología bíblica en Licenciatura Canónica en Teología Pastoral 
(CEBITEPAL – CELAM), Maestría en Teología de la Universidad Bautista de Cali y el Doctorado en Teo-
logía de la Universidad Pontificia Bolivariana de Medellín. Autor de artículos y coordinador de números 
de RIBLA. Doctor y Magíster en Teología de la Universidad Pontificia Bolivariana de Medellín (2023).


