
72

Luiz José Dietrich1

O “Sexto Marido” da Mulher Samaritana
De onde vem e quem é o Jesus que seguimos?

The Samaritan Woman’s “Sixth Husband”
Where does the Jesus we follow come from, and who is He?

 
Resumo
O artigo explora as dimensões teológicas e históricas do Evangelho de João, desta-
cando o contexto final de sua redação e implicações para a compreensão religiosa 
contemporânea, desafiando interpretações cristãs exclusivistas tradicionais. O Evan-
gelho de João é apresentado como paradoxal, com vários versículos promovendo 
o ecumenismo, mas também contendo passagens usadas para apoiar intolerância e 
exclusivismo cristão. Historicamente, o cristianismo passou de uma fé perseguida 
para uma religião oficial imperial que se impôs violentamente sobre outras culturas, 
e nessa imposição versículos do evangelho de João tiveram e têm papel destacado. A 
comunidade joanina, que compôs o Evangelho, era pequena, diversa, marginalizada 
e perseguida, mas enfatizava a inclusão e o amor. O autor contrasta essa abertura com 
práticas restritivas de outras comunidades da época, e defende que a partir de suas 
origens diversas e das perseguições que sofria a comunidade joanina desenvolveu 
uma sensibilidade aguda e crítica à religião oficial tanto do judaísmo, como do im-
pério romano. Mostra isso numa interpretação singular do “sexto marido” da mulher 
samaritana, e defende uma releitura decolonial do Evangelho de João que rejeite 
interpretações exclusivistas e imperialistas, promovendo o amor como o verdadeiro 
caminho para Deus. 

Palavras-chave: Evangelho de João; violência em nome de Deus; religião oficial; 
mulher samaritana; decolonização do cristianismo.

Abstract
This article explores the theological and historical dimensions of the Gospel of John, 
highlighting the final context of its writing and implications for contemporary re-
ligious understanding, challenging traditional exclusivist Christian interpretations. 
The Gospel of John is presented as paradoxical, with several verses promoting ecu-
menism, but also containing passages used to support Christian intolerance and ex-
clusivism. Historically, Christianity went from being a persecuted faith to an official 
imperial religion that was violently imposed on other cultures, and verses from the 

1 Professor aposentado do Programa de Pós-graduação em Teologia da PUCPR – Pontifícia Universidade 
Católica do Paraná (sul do Brasil), assessor do CEBI – Centro Ecumênico de Estudos Bíblicos, e do Centro 
Bíblico Verbo, de São Paulo. (luizdietrich@gmail.com)



73

Gospel of John played and continue to play a prominent role in this imposition. 
The Johannine community, which composed the Gospel, was small, diverse, mar-
ginalized, and persecuted, but emphasized inclusion and love. The author contrasts 
this openness with the restrictive practices of other communities of the time and 
argues that, based on its diverse origins and the persecution it suffered, the Johan-
nine community developed a keen and critical sensitivity to the official religion of 
both Judaism and the Roman Empire. He shows this in a unique interpretation of the 
Samaritan woman’s “sixth husband” and advocates a decolonial reinterpretation of 
the Gospel of John that rejects exclusivist and imperialist interpretations, promoting 
love as the true path to God.

Keywords: Gospel of John; violence in the name of God; official religion; Samaritan 
woman; decolonization of Christianity.

Introdução
O evangelho de João é um evangelho envolto em paradoxos. Por um 

lado, nele encontramos um dos versículos mais lembrados quando falamos so-
bre ecumenismo, que é aquela parte da oração de Jesus em que ele ora “para que 
todos sejam um, como tu, Pai estás em mim e eu em ti; para que também eles es-
tejam em nós, a fim de que o mundo acredite que tu me enviaste” (17,21)2. Mas 
por outro, o evangelho de João, com seu estilo dualista, é também o Evangelho 
que fornece a maior parte das citações que sustentam as perspectivas cristãs 
exclusivistas, isto é, citações que, segundo as interpretações mais tradicionais, 
afirmam que a única religião verdadeira é o cristianismo.

Todas e todos conhecemos muito bem estes versículos:

1,18 “Ninguém jamais viu a Deu; mas o Filho único, que está junto do 
Pai, o revelou a nós.”
3,13-18 “E ninguém subiu ao céu, a não ser aquele que desceu do céu; o 
Filho do Homem...para que todo aquele que nele acreditar tenha a vida 
eterna.....Quem acredita nele não é julgado; quem não acredita já está 
julgado, porque não acreditou no nome do Filho único de Deus.”
3,35-36 “O Pai ama o Filho e lhe entregou nas mãos todas as coisas. 
Aquele que acredita no Filho, possui a vida eterna. Quem rejeita o Filho 
não verá a vida; pelo contrário, a ira de Deus permanece sobre ele.”
6,35/48-53 “Então Jesus lhes disse: Eu sou o pão da vida... se vocês não 
comem a carne do Filho do Homem e não bebem do seu sangue, não têm 
a vida em vocês.”
8,12 “Eu sou a luz do mundo.”
10,30 “Eu e o Pai somos um.”
11,25 “Eu sou a ressurreição.”

2  Todas as citações bíblicas, salvo indicação em contrário, forma retiradas da Bíblia Pastoral, São Paulo: 
Paulus, 2014.



74

E assim, mesmo nesse rápido passeio pelas páginas do evangelho, que 
certamente deixou de fora ainda muitos outros aspectos que sustentam as pers-
pectivas exclusivistas, somos levados àquela que é a mais famosa dessas frases, 
e talvez a mais usada para referendar a compreensão exclusivista do cristianis-
mo como a única religião verdadeira, sendo um dos principais suportes para 
o monoteísmo cristão: “E disse-lhes Jesus: Eu sou o Caminho, a Verdade e a 
Vida. Ninguém vem ao Pai, a não ser por mim.” (14,6).

Talvez não precisemos de muito esforço para lembrar, na história, quan-
tas vezes essa perspectiva foi usada para impor o cristianismo a pessoas e povos 
de outras religiões. Quanto as outras religiões foram discriminadas, menospre-
zadas, depreciadas e até demonizadas, sob o impulso desse versículo? Quantas 
mortes marcam a história do cristianismo! 

Perseguidos e martirizados tornam-se perseguidores e martirizadores: 
perversão hermenêutica.

No começo, algumas décadas depois da morte de Jesus, eram as segui-
doras e seguidores de Jesus que enfrentavam punições e perseguições devido 
a divergências e conflitos com alguns membros e lideranças das sinagogas, e 
eram perseguidas e martirizadas por autoridades do império greco-romano por 
resistirem e se confessarem adeptas de uma “religião ilícita”. Mas depois da 
vitória de Constantino, em 313 d.C., com o Édito de Milão, Constantino retira 
a proibição ao cristianismo, que passa a ser incluído na lista das “religiões líci-
tas”. Em 325 Constantino convoca o Concílio de Niceia. Esse Concílio junta as 
igrejas cristãs do império e inicia-se a definição das doutrinas cristãs, a partir do 
credo que emanou deste concílio. No ano 380 o imperador Teodósio I, através 
do Édito de Tessalônica declarou que todos as pessoas do império deveriam 
seguir a fé cristã como estabelecida no credo nicênico, consolidando a Igreja 
como instituição estatal e decretando o cristianismo como religião oficial do 
império romano (Richard, 2009, pp. 317-333). 

Com isto uma das várias versões dos cristianismos originários (Ver RI-
BLA No. 22 e 29) deixa de ser considerado “religião ilícita”, proibida, e passa a 
ser a religião do império, religião obrigatória para todos os povos sob domínio 
romano. E este cristianismo assumido pelo império romano é imposto à força 
para todos os povos integrados ao império. Com isto, estes povos tiveram seus 
templos destruídos, seus Deuses e Deusas declarados inexistentes e proibidos, 
e as pessoas que insistiam em seus cultos tradicionais eram mortas em nome 
do crescimento deste cristianismo empoderado pelos objetivos, instituições e, 
principalmente, com as armas do império romano. 

O exército e as armas que antes matavam os cristãos, agora matavam 
quem negava tornar-se cristã e cristão segundo o império romano cristão. E 
matava-se em nome de Jesus Cristo, em nome da religião que era considera-
da a única religião verdadeira e capaz de salvar. Matava-se para impor uma 
religião para salvar os “pagãos e idólatras” de seus erros e pecados. O que al-



75

guns podiam e podem até pensar ser uma forma de amor pelas vítimas. Na sua 
convicção matava-se para salvar da morte eterna. Esse processo configura uma 
perversão hermenêutica. Os textos violentos da Bíblia, que condenam à morte 
e a destruição de todos os que não adoram Javé, são usados para legitimar essas 
violências, e dessa forma coloca-se na boca de Jesus a teologia das pessoas que 
condenaram Jesus à prisão, tortura e morte na cruz.

Evangelho de João escrito por uma comunidade perseguida
O evangelho de João, no entanto foi finalizado muito antes disso, por 

volta do ano 100 d.C., por uma comunidade pequena e pobre, que sofria ex-
clusão, perseguição e muitas violências. As comunidades joaninas e sua forma 
de compreender o cristianismo, como uma comunidade de irmãos que viviam 
o amor, nunca teve vida fácil no império.  O versículo de João 16,2: “Vão ex-
cluir vocês das sinagogas. E vai chegar a hora quando alguém matando vocês, 
julgará estar prestando culto a Deus”, descreve o contexto em que a redação 
final do evangelho acontece. Fala do martírio sofrido por homens e mulheres 
das comunidades joaninas no final do primeiro século (BROWN, 1983, p. 67). 
Porém, paradoxalmente pode também ser usado para descrever a morte de ho-
mens e mulheres que, a partir do estabelecimento do cristianismo como religião 
oficial do império romano, resistiam à imposição e insistiam no culto a seus 
Deuses e Deusas tradicionais. Os partidários do império romano-cristão, que os 
matavam, também julgavam estar realizando um ato de culto agradável ao Deus 
Único, o Deus Trindade, ao Deus do cristianismo oficial. 

É um paradoxo atrás do outro. Pois no evangelho de João também en-
contramos outro daqueles versículos que são dos mais citados da Bíblia, um 
dos que certamente figuram entre os nossos preferidos. Refiro-me àquele em 
que a comunidade Joanina nos mostra Jesus falando de sua missão, dizendo que 
aqueles que haviam vindo antes dele, foram “ladrões e salteadores” (Jo 10,8), 
e que ele, como o bom pastor, veio para que todos “tenham vida e a tenham em 
abundância”. Contrapunha sua missão à do “ladrão que vem só para matar, 
roubar e destruir”. 

É muito significativo que esta teologia de defesa e promoção da vida nos 
tenha sido legada por uma comunidade que sofria violências e martírio. Como 
vimos acima, a redação final do Evangelho aconteceu no contexto descrito em 
Jo 16,2, marcado pela expulsão das sinagogas e da pena de morte, imposta tanto 
diretamente por grupos judeus mais exaltados, como através da denúncia ao 
império romano (BROWN, 1983, p. 43-44. Homens, mulheres e crianças destas 
comunidades estavam sofrendo esse martírio. 

É duro perceber que um evangelho com este conteúdo, escrito por uma 
comunidade perseguida e martirizada, seja posteriormente usado para legitimar 
intolerâncias e perseguições e até mesmo o martírio. Mas mesmo aqueles gru-



76

pos judeus que martirizavam as comunidades joaninas – do mesmo modo como 
farão séculos mais tarde os grupos do cristianismo oficial do império romano 
– promovem antes uma hierarquização hermenêutica, em que suas teologias, 
suas doutrinas, suas concepções de Deus, valem mais do que a vida humana. 
Assim, aqueles que com violência impõem uma religião, podem pensar que 
estão fazendo um bem, por exemplo, “salvando da ignorância, da apostasia, da 
heresia ou do pecado e da perdição eterna” esses povos dominados, dando-lhes 
“acesso à vida eterna”. Nesse sentido, até a morte de alguns podia ser conside-
rada um preço pequeno, frente a tais recompensas. Suas doutrinas e teologias 
valem mais do que a vida.

Essa intolerância violenta, no entanto, contrasta fortemente com a aber-
tura e o “ecumenismo” das comunidades joaninas. Que reunia em seu interior 
muitos grupos de diferentes origens e espiritualidades.

Comunidades abertas e acolhedoras
Dentre a pluralidade de formas de entender o seguimento e viver a men-

sagem de Jesus que marcaram as comunidades do movimento pós-pascal de 
Jesus (cf. RIBLA No. 22 e 29, que tratam dos “Cristianismos originários”), 
as comunidades joaninas são as mais abertas e acolhedoras. Diferentemente, 
por exemplo das comunidades que se expressam no evangelho de Mateus, que 
explicitamente excluem os gentios e os samaritanos, que apresentam Jesus ex-
plicitamente ordenando: “Não tomem o caminho dos gentios e não entrem nas 
cidades de samaritanos” (Mt 10,5), e duas vezes restringindo sua missão somen-
te “às ovelhas perdidas da casa de Israel” (Mt 10,6 e 15,24). As comunidades 
mateanas também não recebem e excluem os gentios. Mateus 18,17 excluem 
os gentios, juntamente com os publicanos. Essa comunidade somente aceita 
gentios que se convertem ao judaísmo. Nesse sentido se pode dizer que Mateus 
é o evangelho dos chamados “judaizantes” que se opunham à abertura de Paulo. 
Isso é perceptível nas “correções” restritivas que a comunidade de Mateus faz 
sobre a tradição da mulher siro-fenícia, recebida do evangelho de Marcos:

Mc 7,24-30 Mt 15,21-28
Jesus atravessa a fronteira e entra em 
uma casa

No território de Tiro

Jesus vai para a região fronteiriça com Tiro 
e Sidônia, mas é a mulher cananéia que 
atravessa a fronteira

A mulher grega, siro-fenícia, atira-se 
aos pés de Jesus e pedia que Jesus ex-
pulsasse o demônio de sua filha

A mulher chama Jesus de “Senhor, Filho de 
Davi”, e pede que Jesus tenha piedade e li-
berte sua filha



77

Jesus lhe diz: “Deixe que primeiro os 
filhos fiquem saciados. Porque não 
fica bem tirar o pão dos filhos e jogá-
-los aos cachorrinhos”

Jesus diz: “Eu fui enviado somente às ove-
lhas perdidas da casa de Israel”

A mulher insiste: “Senhor, socorre-me”
Jesus lhe responde: “não fica bem tirar o 
pão dos filhos e jogá-los aos cachorrinhos”

A mulher responde a Jesus: “Senhor, 
também os cachorrinhos, debaixo da 
mesa, comem das migalhas das crian-
ças.”

A mulher contrapõe: “É verdade, Senhor. 
Mas também os cachorrinhos comem das 
migalhas que caem das mesas de seus do-
nos.”

Jesus, convencido por ela, a atende 
“por causa” da sua palavra, da sua 
argumentação.

Finalmente, Jesus a atende por causa da 
“grande fé” demonstrada por ela.

Desse modo podemos ver que, de acordo com as modificações realizadas 
na narrativa, a comunidade de Mateus transformou a mulher siro-fenícia em 
uma prosélita, ou convertida ao judaísmo, na medida coloca em sua boca uma 
afirmação de fé claramente judaica: ela dirige-se a Jesus como “Senhor, Filho 
de Davi”, e ao final, a narrativa mateana deixa claro que ela é atendida por sua 
fé. Isso mostra que a comunidade de Mateus aceita estrangeiras e estrangeiros, 
desde que estes se convertam antes ao judaísmo. Essa característica se verifica 
também na genealogia de Jesus apresentada em Mateus. 

Na lista de mulheres ali apresentadas, exceto Maria, todas são mulheres 
estrangeiras que deixaram seus povos, sua cultura e religião para associar-se 
ao povo de Israel: Tamar (Mt 1,3; cfe. Gn 38,6), provavelmente uma mulher 
cananeia que entrará na família de Judá; Raab (Mt 1,5; cfe. Js 2,1-22) uma ca-
naneia que habitava em Jericó, acolheu, protegeu, orientou e fez um pacto com 
os espiões dos israelitas colaborando com eles na invasão de Jericó e conquista 
de Canaã, tendo posteriormente sua família anexada ao povo de Israel; Rute 
(Mt 1,5, cfe. Rt 1,1-22) a nora moabita da belemita Noemi, que paradigmatica-
mente expressa sua adesão dizendo: “O seu povo será meu povo, e o seu Deus 
será o meu Deus” (Rt 1,16); e por fim, “a mulher de Urias”, (Mt 1,6, cfe. 2Sm 
11,1-27), referindo-se à Betsabeia, esposa de Urias, o heteu, que foi integrada 
ao harém de Davi. As comunidades que nos legaram o evangelho de Mateus, 
portanto, são comunidades bastante restritivas e fechadas.

As comunidades joaninas, ao contrário, são abertas e acolhem dentro de 
si uma diversidade muito grande. 

a)	 No evangelho de João Jesus escolhe seus primeiros discípulos de den-
tro do movimento de João Batista (Jo 1,35-42). Os primeiros membros 
da comunidade vieram do grupo de João Batista. Essa origem deve ser 



78

tomada em consideração, pois é um grupo que está descontente com o 
judaísmo oficial e tradicional, e segue uma linha profética.

b)	 Galileus (Jo 1,44-46). De uma região desprezada pela elite de Jeru-
salém, eram considerados, impuros e rebeldes. Sofrendo o peso da 
dominação esperavam um Messias como um libertador para salvar 
Israel.

c)	 Samaritanos. O evangelho de João é o único que relata que um ex-
pressivo grupo de samaritanos acreditou em Jesus (4,39-42). É tam-
bém somente nesse evangelho que Jesus é chamado de “samaritano”, 
e não reage (Jo 8,48). Isso revela uma das acusações feitas à comuni-
dade joanina, certamente porque incluía pessoas e elementos da espi-
ritualidade samaritana.

d)	 Certamente também havia judeus, que inclusive foram expulsos das 
sinagogas (Jo 9,34) por verem em Jesus o Messias Salvador (Jo 1,39; 
11,27).

e)	 Essa diversidade incluía também gregos, estrangeiros, como integran-
tes das comunidades joaninas (Jo 7,35; 12,20)

f)	 Essa comunidade bem diferente das comunidades judaicas tradicio-
nais, diferenciava-se também por ter liderança de mulheres. Há uma 
presença forte de mulheres protagonistas nas comunidades joaninas: 
Maria, a mãe de Jesus, a Samaritana, Marta, Maria e Maria Madalena. 
(CBV, 2015, p. 17-18).

Essas características certamente desafiavam o judaísmo tradicional e 
também algumas comunidades de seguidores e seguidoras de Jesus, como as 
comunidades apostólicas que se referenciavam em Pedro, e que estão represen-
tadas pelo evangelho de Mateus. 

A grande preocupação de João é fazer a interlocução com as variações do judaísmo, 
exatamente porque os cristãos estão vivendo a briga da expulsão da sinagoga [...] 
Por isso o Evangelho tentará mostrar a organicidade com o judaísmo, sem deixar de 
mostrar que é radicalmente novo com a experiência de Jesus. (Cardoso, 2016, p. 44)

E pagaram um preço alto por ser assim.

Na perseguição, persistir no amor
As comunidades joaninas experimentaram algo que as comunidades que 

nos legaram os evangelhos sinóticos provavelmente não experimentaram, ou 
experimentaram somente fases iniciais, com menor intensidade: a expulsão das 
sinagogas (9,34-35; 12,42; 16,2) o que certamente era feito de modo a dar vi-
sibilidade pública para o desligamento, pois a pertença tinha valor jurídico. O 



79

desligamento de uma “religião lícita” – o judaísmo – acarretava a perda dos 
“privilégios” conquistados pelos judeus junto ao império romano. 

Os judeus organizados a partir das sinagogas conquistaram o direito de se reunir, de 
manter uma caixa comum e de ter propriedades. Eram dispensados de prestar culto às 
divindades do império romano, tinham o direito de observar o sábado, de praticar seu 
culto e a sua Lei, participavam, se necessário, do exército romano, mas em batalhões 
somente de judeus. Cada Sinagoga tinha suas regras administrativas, estabelecia lo-
cais para o estudo, culto e sepultamentos; oferecia ajuda aos indigentes e mantinha 
tribunais para julgar disputas entre judeus.” (CBV, 2000, p. 13) 

Com seus nomes cortados das listas de membros das Sinagogas os ho-
mens, mulheres e crianças destas comunidades estavam sujeitos a perseguições 
tanto em nome do Deus Judeu, como em nome do Deus do império romano. A 
elite judaica que decidiu pela expulsão e que os persegue, são “os judeus” men-
cionados em João, e as perseguições e violências que sofrem após a expulsão 
configuram o que o evangelho de João chama de “o mundo” (Richard, 1994, pp. 
24 e 25; Cardoso, 2016, p. 63). Muitos eram mortos nessas perseguições. João 
é o evangelho que mais vezes nos apresenta Jesus, ou algum de seus seguidores 
e seguidoras, ou outra pessoa, sendo ameaçado de morte: 5,16-18; 7,1.19.25; 
8,37.40.59; 10,31-33.39; 11,50.53; querem matar a mulher acusada de adultério 
(8,2-11); e matar também a Lázaro, que Jesus havia ressuscitado (12,10); cf. Mc 
3,6; 11,8 e 14,1; Mt 2,13; 10,28; 12,14; 13,31; Lc 12,4 e 19,47. 

Nesse sentido, cresce de importância e significado a discussão que a co-
munidade joanina nos apresenta no capítulo 8, a respeito de matar em nome da 
fé, em nome de uma religião. Pois no Evangelho de João, como também nos 
sinóticos, Jesus, e também outras pessoas, são ameaçadas de morte não por es-
tarem fazendo o mal ou estarem ameaçando a vida de alguém. São ameaçados 
de morte simplesmente por falarem de Deus de modo diferente, em contradição 
com as doutrinas de algumas lideranças judaicas, ou das cidades Greco-roma-
nas. Na maioria das cenas, o quarto evangelho, como os outros fazem muitas 
vezes também, coloca Jesus no lugar da comunidade. As discussões, acusações, 
perseguições e ameaças que os evangelhos mostram como sendo protagoni-
zadas por Jesus, na verdade estão sendo protagonizadas pelas comunidades, e 
representam, na maioria dos casos, muito mais contexto das comunidades que 
produzem os evangelhos do que o de Jesus. E a comunidade joanina nos apre-
senta, na resposta de Jesus (8,37-47), a afirmação de que o religioso/ou religiosa 
que mata alguém em nome de Deus, não segue a Deus e sim ao Diabo, é “filho 
do Diabo” que “foi homicida desde o começo”, que tem como característica 
própria falar a mentira, “porque é mentiroso e pai da mentira” (8,44 e também 
1Jo 3,10.15; 4,20). E, portanto, não fala a verdade, não está com a verdade, con-
ceito que está na intrigante frase sobre adorar a Deus em “espírito e verdade”. 



80

É bem possível que o fato de as comunidades joaninas estarem sendo 
mortas em nome de concepções oficiais de Deus, por monoteístas judeus e por 
adoradores do Deus imperador e dos deuses do império, tenha fornecido cri-
térios para a reflexão sobre as teologias e as espiritualidades que legitimavam 
essas práticas. E isto deve ter auxiliado as comunidades joaninas a superarem 
as cristologias fundamentadas nessas tradições e avançarem na afirmação da 
divindade de Jesus (1,1; 20,28). A partir disso colocam na boca de Jesus a ex-
pressão “Eu Sou” (6,35.48.51; 8,12.24.28.58; 10,7.9.11.14; 11,25; 13,19; 14,6; 
15,1; 18,5.6) com a qual Javé revela o seu nome a Moisés (Ex 3,6), e afirmam a 
pré-existência de Jesus como Deus (1,1.15.30; 8,58), o que caracteriza o quarto 
evangelho, que nisto se distancia bastante dos evangelhos sinóticos. Com isto, 
esta comunidade está instituindo Jesus, não somente como uma pessoa que por 
seu viver nos revela o rosto de Deus (1,18; 8,19; 10,30; 14,7-11; 17,21-22), mas 
como o próprio Deus (18,5-6; 20,28).

Jesus revela o rosto de Deus como amor
Mas então, qual era a característica de Jesus, que levou as comunidades 

joaninas a rejeitarem os Deuses daqueles que os matavam e afirmar que Jesus 
era/é Deus? Apesar de provir das comunidades neotestamentárias que enfren-
taram maior violência, este é o Evangelho que mais nos estimula à vivência do 
amor. E não nos fala do amor como substantivo abstrato, mas do amor como 
verbo, como prática. Nos outros evangelhos este verbo aparece cinco vezes no 
“sermão da montanha” (5,43.44.46[2x]; 6,24) e mais três vezes no restante do 
evangelho de Mateus (19,19; 22,37.39); no evangelho de Marcos aparece cinco 
vezes: uma em 10,21 e quatro vezes na apresentação do mandamento de amar a 
Deus e amar ao próximo como a si mesmo como a prática que supera “a todos 
os holocaustos e sacrifícios” (12,30.31.33[2x]); e em Lucas ocorre 6 vezes no 
“sermão da planície” (6,27.32[4x].35) e mais seis vezes no restante do evange-
lho (7,5.42.47[2x]; 10,27; 11,43, 16,13). 

No evangelho de João, o amor está presente em todos os aspectos: 

•	 A missão de Jesus é lida como sendo expressão do amor de Deus 
(3,16);

•	 Acolher e praticar as palavras de Jesus é ter o amor de Deus (5,42);
•	 Quem é filho e filha de Deus ama a Jesus e pratica as suas palavras 

(8,42);
•	 O Pai ama a Jesus porque ele dá a sua vida pelas suas ovelhas 

(10,11.15.17); 
•	 Jesus amava Marta, Maria e Lázaro (11,3.5.36);
•	 A obra de Jesus foi amar aos seus e “amou-os até o fim” (13,1). Por 

isso ele nos dá um “mandamento novo: que vos ameis uns aos outros 
assim como eu vos amei”, e a vivência das relações de amor é apre-



81

sentada como a marca daqueles que seguem a Jesus (13,34-35; 15,12-
13.17); 

•	 Quem ama a Jesus, guarda (põe em prática) as suas palavras e torna-se 
morada de Jesus e do Pai (14,23);

•	 Jesus é a verdadeira videira, revela o núcleo sagrado da fé de Israel, 
e este núcleo é a prática do amor, e não do legalismo e do ritualismo 
(15,1-17);

•	 Define a missão de Jesus como “Eu lhes dei a conhecer o teu nome... a 
fim de que o amor com que me amaste esteja neles e eu neles.” (17,26)

Tendo a compreensão de Jesus como expressão do amor de Deus, a co-
munidade Joanina também revela sua compreensão de Deus como Amor (cf. 1Jo 
4,7-10). Por isso, pode apresentar Jesus como a verdadeira videira (15,1-17), 
isto é a verdade, a essência do judaísmo. Mas pode também apresentá-lo como a 
verdade e a essência da forma de cristianismo nascente na comunidade joanina. 
Assim, pode em seguida apresentar a oração pela unidade: “a fim de que todos 
sejam um. Como tu, Pai, estás em mim e eu em ti, que eles estejam em nós, para 
que o mundo creia que tu me enviaste. Eu lhes dei a glória que me deste, para 
que sejam um como nós somos um, para que sejam perfeitos na unidade e para 
que o mundo reconheça que me enviaste e os amaste como amaste a mim. Pai, 
aqueles que me deste quero que, onde eu estiver, também eles estejam comigo, 
para que contemplem a minha glória, que me deste, porque me amaste antes 
da fundação do mundo. Pai justo, o mundo não te conheceu, mas eu te conheci 
e estes reconheceram que tu me enviaste. Eu lhes dei a conhecer o teu nome e 
lhes darei a conhecê-lo ainda mais, a fim de que o amor com que me amaste 
esteja neles e eu neles.” (17,21-26) Podemos ver isso também em 1Jo 4,11-21.

A comunidade joanina formada por muitos grupos marginalizados com 
posturas críticas ao templo e a muitas das práticas e concepções tradicionais, 
“percebem nessas mediações histórico-políticas do judaísmo uma incapacidade 
de responder” (CARDOSO, 2016, p. 63) aos desafios políticos e teológicos de 
sua experiência de vida. E, além disso, quando as mediações oficiais levam 
às mesmas práticas de violência e intolerância dos impérios, essas mediações 
revelam seu esgotamento e erro.  Por isso afirmam “Nem em Samaria, nem em 
Jerusalém”, e que para eles agora a adoração deve ser “em espírito e verdade”. 
Essa postura abre novas perspectivas.

Descolonizar o Evangelho de João, descolonizar o cristianismo
Isto nos abre uma possibilidade de compreender o Evangelho de João 

de modo distinto das perspectivas tradicionais, exclusivistas, que se fundamen-
tam em cristologias posteriores, estabelecidas como religião oficial do império 
romano, das correntes cristãs que ao longo dos três primeiros séculos foram se 



82

amoldando ao modus vivendi imperial, produzindo um cristianismo adaptado às 
hierarquias entre dominadores e dominados, ricos e pobres, senhores e escravos, 
homens e mulheres.  

Essas foram também as perspectivas dos cristianismos que embasavam 
os projetos de dominação e colonização dos portugueses e espanhóis que chega-
ram à África e depois à América Latina, e também dos impérios que colonizaram 
a América do Norte. Se, porém, voltarmos mais atrás na história, poderemos ver 
que os países que estão na origem desses impérios europeus, também receberam 
formas de cristianismo ligadas ao poder. O cristianismo que se implantou nesses 
países foi principalmente a forma de cristianismo codificada a partir da aliança 
com o império romano. Isto é, a destruição dos templos e das culturas locais, a 
demonização das Deusas e Deuses e a proibição das religiões nativas, e a impo-
sição do cristianismo, que os impérios europeus promoveram na África, e nas 
Américas, foi o que também eles sofreram na carne quando o império romano 
impôs a eles o cristianismo monoteísta como religião oficial. 

É necessário rever o quanto essas perspectivas estão entranhadas em 
nossa formação e espiritualidade cristãs. Elas tornam-se especialmente visíveis 
quando formas de nossos cristianismos se defrontam com as religiões dos povos 
originários da África e das Américas. Quantos de nós, em nome de nossa fé cris-
tã, ainda repetimos diversas formas de subjugação e de condenação das Deusas, 
dos Deuses e das religiões dos povos originários? Como explicar ainda hoje os 
ataques aos terreiros de Candomblé e Umbanda, e os grandes esforços para a 
catequização dos “povos indígenas”, senão pela persistência de perspectivas 
que chegaram aqui nos barcos dos colonizadores?

Descolonizar a Bíblia e nossa compreensão dela
O processo é complexo. Perspectivas colonialistas e de dominação, le-

gitimadas por formas religiosas aliadas ao poder do Estado, não estão somente 
nas mediações histórico-políticas que trouxeram a Bíblia e o cristianismo para 
estas partes do globo terrestre, mas estão também dentro da própria Bíblia, no 
ambiente onde ela se desenvolveu e nas teologias e nas espiritualidades que ela 
contém.

Numa rápida retrospectiva, poderemos assinalar diversos momentos em 
que a promiscuidade da associação entre religião e poder evidenciou-se em atos 
de violência feitas em nome de Deus:

a)	 O Farisaísmo rabínico, que, reunido em Jâmnia, a partir de +85 d.C., 
como centro de poder reconhecido pelo império romano, começa a 
perseguir e estabelecer punições com açoites, morte (Mc 13,9-13; Mt 
10,28; 23,34-38), ou prisão (Lc 21,12) e até a expulsão (Jo 9,22.34; 
16,2) de judeus que fundamentam sua prática e sua fé no Jesus Mes-
sias.



83

b)	 O Sinédrio judaico, que, reunido em Jerusalém +33 d.C., decidiu a 
crucificação de Jesus de Nazaré, possivelmente com medo de serem 
acusados de complacência perante adversários do império (Mc 15,2-
3; Jo 11,45-54).

c)	 O povo judeu, liderado pelos Macabeus, venceu uma longa guerra 
(167-142 a.C.) contra os reis Selêucidas que queriam proibir a religião 
judaica e impor o modo de vida grego aos judeus (1Mc 1,41-61; 2Mc 
4,7-20), e foi vencedor. E os sucessores dos Macabeus, a dinastia dos 
Hasmoneus, teve as mãos livres para agir principalmente no vácuo de 
poder entre a morte do rei Selêucida Antíoco VII, +129 a.C., e o ano 
63 a.C., quando Pompeu anexou a Síria e a Judéia ao império romano. 

	 Nesse intervalo, principalmente durante o governo do sumo sacerdote 
e rei João Hircano I, em 134-104 a.C., e no de Alexandre Janeu, seu 
sucessor, a vontade de expansão territorial e os métodos planejados 
de imperialismo político dos chefes Hasmoneus levou-os a muitas 
guerras. A maior parte delas terminou com a conversão forçada dos 
vencidos e muitas vezes com extermínios que lembravam a prática 
do ‘anátema’ atribuído a Josué. João Hircano destruiu o templo do 
monte Garizín (Jo 4,20) e a cidade helenizada de Samaria e reduziu 
seus habitantes a escravos. Os Idumeus (Edomitas) e os Itureus da 
Galiléia foram obrigados a se circuncidarem. A Peréia, conquistada 
por Alexandre Janeu, foi forçada a se judaizar. E a cidade de Pela foi 
destruída, porque seus habitantes se recusaram a adotar as práticas 
judaicas. (ver Marques, 2022, pp. 304-305).

d)	 Pouco antes disso, o grupo hegemônico na reconstrução de Jerusa-
lém, comandados pelo sacerdote Esdras, na Judéia, + 400 a.C., impôs 
a perspectiva monoteísta para toda a história de Israel (Ne 9,6-37), 
estabeleceu e canonizou a Torá/Pentateuco como Lei do único Deus 
e do rei (Esd 7,25-26, cf. 6,11-12), principalmente na perspectiva da 
lei do puro e do impuro (Lv 4,27-7,38), e patrocinou com ela a expul-
são das mulheres. Se esse movimento já fora iniciado por Neemias, 
para excluir de Israel “todo elemento estrangeiro” (Ne 13,1-3.23-30), 
em Esdras isso se fará para “purificar a raça/linhagem santa”. Tudo, 
sempre apregoado e feito em nome de Deus.

e)	 Retrocedendo ainda um pouco mais, chegamos ao rei Josias, que, a 
partir de Judá + 620 ac., ocupou militarmente as terras do reino do 
Norte (Israel) e destruiu todos os seus lugares de culto, baniu seus 
Deuses e Deusas, matou os sacerdotes que se opunham, e obrigou 
todo o povo da Samaria e de Israel, e também de todas as regiões de 
Judá, a sacrificarem somente em Jerusalém e somente a Javé, confor-
me os padrões ditados pelos sacerdotes de Jerusalém. Com violência 



84

estabeleceu a monolatria, impondo para todas e todos o culto somente 
a Javé e somente em Jerusalém (2Rs 22,1-23,30).

f)	 Raízes para essas práticas violentas em nome de Deus são fornecidas 
pelo estabelecimento de uma religião oficial, que nada mais é do que 
uma religião a serviço do rei e de seus interesses. É uma religião de 
legitimação do poder. Esta começará talvez já com as ações religiosas 
de Saul (1Sm 13,9; 14,31-35; 15,21), mas principalmente com Davi, 
ao levar a Arca para Jerusalém (2Sm 6), e se tornará mais manifesta 
com a construção do Templo por Salomão (1Rs 5,15-9,25). Seguirá 
com os reis sucessores no Sul e com os reis de Israel no norte, onde 
governarão várias dinastias que terão como Deuses oficiais diver-
sos Deuses. No início, na dinastia de Jeroboão, adotam Elohim (1Rs 
12,28); depois, na dinastia de Amri, constroem Samaria e adotam Baal 
como o Deus oficial (1Rs 16,29-32). A casa de Amri será massacrada 
por Jeú, incentivado pelo profeta Eliseu, e a dinastia de Jeú terá Javé 
como Deus oficial (1Rs 10,28-30).

g)	 Observa-se assim que a corrente oficial da religião de Israel, antes e 
depois do exílio, insere-se em uma longa tradição de formas religiosas 
de legitimação do poder, existentes não somente entre os reis cana-
neus, mas também entre os faraós do Egito... e muitos outros.

Mas Jesus, e a comunidade joanina, certamente não entendia a religião 
nessa perspectiva. Nem a comunidade joanina com todos os grupos marginali-
zados que nela se reuniam. É isto que podemos ver nas diversas discussões entre 
Jesus – representando a comunidade joanina – e as autoridades judaicas, que 
nos são apresentadas no quarto evangelho. Ressaltamos a discussão no capítulo 
8, mas esses aspectos aparecem muito fortemente na já exaustivamente estuda-
da passagem do diálogo de Jesus com a samaritana, onde se encontra a expres-
são adorar a Deus “em espírito e verdade”. Acho que agora já temos condições 
de aprofundar o significado desta expressão. 

Se Jesus não segue a linha das religiões oficiais, colocadas a serviço 
dos poderosos, qual é a religião de Jesus? Em que fontes de espiritualidade ele 
bebe? A comunidade joanina com sua origem plural e diversificada nos oferece 
vários indicativos a respeito.

Jesus afasta-se da religião legitimadora do poder
Jesus bebe de uma fonte mais profunda. A comunidade joanina, defron-

tando-se com a violência promovida e patrocinada pelas religiões judaica e ro-
mana oficiais, está apta a fazer a memória desses processos e contrapor o culto 
oficial a outro tipo de culto, o culto a Deus “em espírito e verdade”. Resgatam o 
coração libertador da religião.  



85

Isso fica claro no diálogo com a samaritana, na parte em que ela constata 
que Jesus é um “profeta” (4,19).  Ela chega a essa conclusão depois que Jesus 
pede que ela busque o seu marido e ela responde que não tem marido. Com 
base nessa resposta, Jesus começa a falar sobre a religião da Samaria. Normal-
mente compreendemos a questão dos cinco maridos como sendo uma provável 
referência ao conjunto das divindades trazidas para a Samaria pelos exilados, 
provenientes de cinco regiões diferentes, que foram assentados em Samaria pelo 
império Assírio (2Rs 17,24). Mas em sua resposta Jesus também diz a ela que 
“e aquele (marido) que você tem agora não é seu marido” (Jo 4,18). É depois 
dessa afirmação que a mulher samaritana começa a ver Jesus como profeta. O 
que ela percebeu na fala de Jesus, que a levou a classificá-lo como “profeta”? 
Provavelmente percebeu que Jesus tinha uma compreensão de Deus diferente 
da compreensão tradicional. Se os “maridos” referem-se aos Deuses, então a 
frase “e aquele que você tem agora não é seu”, refere-se ao Deus que era ado-
rado pelo povo da Samaria. Esse Deus não era dos samaritanos, não era da mu-
lher, porque era o Deus do templo de Jerusalém, que, como vimos acima, lhes 
fora imposto pelo sumo sacerdote e rei João Hircano, por volta do ano 128 a.C. 
O “sexto marido” é o Deus definido, centralizado e controlado pelo templo de 
Jerusalém. O Deus oficial do Judaísmo. Os samaritanos, especialmente sua elite 
lutavam para refazer seu lugar de poder, o templo do monte Garizim. 

É dentro desse quadro que precisamos interpretar o que significa adorar 
a Deus “em espírito e verdade”. De forma negativa, seria não o adorar na pers-
pectiva das religiões oficiais, religiões mais preocupadas em legitimar o poder 
e as estruturas e hierarquias políticas, sociais e religiosas. De forma positiva, é 
adorar a Deus de maneira coerente com as experiências libertadoras que deram 
origem à religião, o Espírito do Deus da Vida. No Evangelho de João, que tanto 
acentua a prática do amor, fato que será fortemente corroborado pela Primeira 
Carta joanina (cf. 1Jo 4,7-21), significa adorar a Deus como amor, praticando o 
amor, pois Deus é amor (1Jo 4,8.16). E é com base nessa confissão, que ocupa 
o centro dos escritos joaninos, que podemos estabelecer perspectivas de leitura 
isentas do espírito colonialista, dominador, que prevalece em muitas leituras 
bíblicas e práticas cristãs. 

Creio que foram as perspectivas oficiais, colonialistas e imperialistas, 
ainda presentes em nossa espiritualidade, que nos levaram a interpretar Jo 14,6: 
“E disse-lhes Jesus: Eu sou o Caminho, a Verdade e a Vida. Ninguém vem ao 
Pai a não ser por mim”, num sentido exclusivista. Uma releitura deste versículo 
deveria considerar seriamente que, no contexto em que a comunidade joanina 
está afirmando isso, não havia ainda “igreja” como nós entendemos hoje, nem 
cristianismo como uma religião estruturada separadamente do judaísmo. Por-
tanto, certamente não seremos fiéis à compreensão da comunidade Joanina, e 
talvez nem à de Jesus, ao interpretarmos que Jesus, o “eu” do versículo, refira-se 
a uma igreja, como querem as leituras mais conservadoras, e nem que se refira 



86

ao cristianismo como única religião verdadeira, como pensam algumas pessoas 
mais ecumênicas. Essas leituras acima de tudo são feitas do ponto de vista das 
instituições mediadoras.

Penso que, no contexto, que está repleto de afirmações sobre o amor e 
o amor de Deus por nós, o Evangelho de João – e também a Primeira carta de 
João – crê que Jesus veio nos revelar que Deus é amor (1Jo 4,8.14). Isto é, Jesus 
veio resgatar esse núcleo sagrado do judaísmo, núcleo esse que corria o risco 
de ficar soterrado sob a grande carga de legalismos, ritualismos e legitimação 
da concentração de poder e de riqueza que sobressaía no judaísmo oficial. Com 
suas palavras e com sua vida, Jesus anunciou que Deus é amor, e foi coerente 
com isso até o fim (Jo 13,1). Procurou mostrar de diversas formas que Deus 
não é um conjunto de leis, Deus não é um conjunto de rituais, Deus não é uma 
igreja, Deus não é nem sequer uma religião: Deus é amor. Esta fé, crer que Deus 
é amor, e viver de maneira coerente com ela, é que é “o caminho, a verdade e a 
vida”. Somente se chega a Deus pelo amor. 

Para seguir avançando...
Uma releitura em perspectiva ecumênica e inter-religiosa, uma teologia 

pluralista, e sobretudo uma leitura decolonial, vai então superar as práticas co-
lonialistas e imperialistas, e saberá reconhecer que em todas as religiões existe 
um núcleo sagrado direcionado à prática do amor. Esse núcleo confere igual 
dignidade às religiões de todos os povos. Mas também dentro de todos os povos 
e suas religiões existem práticas que representam a negação do amor. Essas prá-
ticas, sim, devem ser combatidas e se possível eliminadas. A promoção do amor 
não somente dentro do cristianismo, mas também dentro das demais religiões, 
é a missão da pessoa e das comunidades que seguem a Jesus: “Nisto reconhece-
rão todos que sois meus discípulos: se tiverdes amor uns pelos outros” (13,35). 
E Jesus reforça isso em suas palavras de despedida: “Eu lhes dei a conhecer o 
teu nome e lhes darei a conhecê-lo ainda mais, a fim de que o amor com que me 
amaste esteja neles e eu neles.” (17,26).

Esse é o Evangelho, a boa notícia, que a comunidade Joanina nos apre-
senta: “Deus é amor”. E a evangelização consiste em fazer crescer o amor, den-
tro do cristianismo e dentro da imensa diversidade religiosa que marca as cul-
turas humanas, que essa evangelização reconhecerá como mais uma expressão 
do incomensurável amor de Deus, que nos fez a cada um e a cada uma – e de 
cada ser vivo – uma experiência de vida única, inigualável e irrepetível. Que 
Jesus nos acompanhe por esse caminho, que é verdade e vida, e nos ensine a 
verdadeiramente a adorar a Deus “em espírito e verdade”.



87

Referências bibliográficas
Brown, Raymond (1983). A comunidade do discípulo amado. São Paulo: Pau-

lus.
Cardoso, Nancy (2016). Hermenêutica Bíblica a partir do Evangelho de João. 

Transcrição das palestras proferidas no Simpósio Bíblico 23-25 de maio 
de 2016. Florianópolis: FACASC – Faculdade Católica de Santa Catari-
na.

CBV – Centro Bíblico Verbo (2000). Da comunidade nasce a nova vida. Evan-
gelho de João: roteiros e subsídios para encontros. São Paulo: Paulus. 

CBV – Centro Bíblico Verbo (2015). Permanecei no meu amor para dar muitos 
frutos (15,9-9). Entendendo o Evangelho de João. São Paulo: Paulus. 

Marques, Maria Antônia. Uma breve história do Período Helenístico. In: NA-
KANOSE, Shigeyuki; DIETRICH, Luiz José (orgs.); KAEFER, José 
Ademar; FRIZZO, Antônio Carlos; MARQUES, Maria Antônia. “Uma 
história de Israel. Leitura crítica da Bíblia e arqueologia” (2022). São 
Paulo: Paulus, pp. 271-341. 

Richard, Pablo. Chaves para uma re-leitura histórica e libertadora (Quarto 
Evangelho e Cartas). Em RIBLA, “A tradição do discípulo amado. Quar-
to evangelho e cartas de João”. No. 17, 1994.

___________ (2009). Memória del “Movimiento histórico de Jesus”. Desde 
sus orígenes (año 30) hasta la crisis del Sacro Imperio Romano Cristia-
no (siglos IV y V). San Jose, Costa Rica: DEI. 

Luiz José Dietrich


